
 

 

 1 

Ökumenischer GoƩesdienst zum Holocaustgedenktag 
Sonntag, 25. Januar 2026, 10 Uhr, Pauluskirche, Niebergallweg 20, Darmstadt. 

Predigt über Kohelet 8, 10-14.17 
Dr. AnneƩe Wiesheu,  
Studienleiterin an der Akademie des Bistums Mainz in Darmstadt  
Es gilt das gesprochene Wort.  

 

Liebe Geschwister im Glauben,  

Sodann sah ich, wie Frevler begraben wurden und zur Ruhe eingingen; die aber Recht getan 
haƩen, mussten von der heiligen StäƩe weichen und wurden in der Stadt vergessen. (…)   

Es gibt Gerechte, denen es ergeht, als häƩen sie gehandelt wie Frevler, und es gibt Frevler, 
denen es ergeht, als häƩen sie gehandelt wie Gerechte. Ich dachte: Auch dies ist nichƟg. (Koh 
8,10. 14)  

Diese Sätze aus dem Buch Kohelet haben wir soeben in der Lesung gehört.  

Das Buch Kohelet zählt zu den WeisheitsschriŌen der Hebräischen Bibel. Weisheit im Alten – 
im Ersten – Testament – hat mit Erfahrung zu tun. In der Weisheitsliteratur werden 
Erfahrungen des Lebens beschrieben, verdichtet ins Wort gefasst, um sie zu lehren und zu 
lernen, um OrienƟerung zu geben für ein gelingendes Leben.  

Auch der Text aus dem Buch Kohelet beschreibt zunächst Erfahrungen – Erfahrungen, die wir, 
so meine ich, teilen können, auch heute, mehr als 2000 Jahre später.   

Es sƟmmt, was Kohelet beobachtet: Die Welt ist zuƟefst ungerecht. Menschen, die die 
Gesetze, Regeln übertreten, die Verbrechen begehen, die sich um nichts und niemanden 
scheren, kommen nur allzu oŌ ungestraŌ davon, sind erfolgreich mit ihrer Strategie – 
zumindest nach den Maßstäben der Welt. Und auf der anderen Seite gibt es Menschen, die 
sich nichts zuschulden kommen lassen, die um das Gute bemüht sind – und doch ein 
schlimmes Lebensschicksal erleiden.  

Und heute in diesem GoƩesdienst drängt sich der Gedanke auf: Genauso ist es auch gewesen 
in der Zeit des NaƟonalsozialismus und in den Jahren danach. Die Verfolgten, Ermordeten – 
sie wurden ausgegrenzt, verfolgt, gequält, ermordet, nicht, weil sich etwas haben zuschulden 
kommen lassen, sondern weil sie die waren, die sie waren: Jüdinnen und Juden, SinƟ und 
Roma, queere Menschen, Menschen, die behindert oder krank waren, PaziĮsten, 
Andersdenkende. Wir haben sie und andere in der Litanei genannt und ihrer gedacht.  

Für Kohelet ist der Inbegriī des Unglücks: vergessen zu werden, kein Grab zu haben. Für die 
massenhaŌ Ermordeten, vor allem in den KonzentraƟons- und Vernichtungslagern, waren 
keine Gräber vorgesehen. Keine Erinnerung an sie, an ihr Leben sollte bleiben – ein Ausdruck 
der totalen Entmenschlichung.  



 

 

 2 

Ganz anders hingegen die vielen kleinen und großen Täter: Die meisten wurden nie zur 
RechenschaŌ gezogen, nie bestraŌ. Viele konnten unbehelligt weiterleben, ihre Berufe 
ausüben, PosiƟonen wahrnehmen in Staat und GesellschaŌ, wohl auch in den Kirchen. Und 
das gilt auch für die vielen, die nicht unmiƩelbar an Verbrechen beteiligt waren, aber doch 
die verbrecherische Ideologie mitgetragen und mit ihrem Schweigen die Verbrechen mit-
ermöglicht haben. Nur die wenigsten der Täter, der GleichgülƟgen wurden mit ihrer Schuld 
konfronƟert, mussten sich ihren Taten und ihrer UntäƟgkeit stellen. MiƩlerweile sind die 
allermeisten verstorben – und wurden oŌ in Ehren zu Grabe getragen, werden erinnert in 
ihren Familien, von ihren Freunden, in ihren Gemeinden.  

Auf der anderen Seite stehen wiederum die Überlebenden der Verfolgung, der Gefängnisse 
und Lager. Diejenigen, die überlebten, konnten oŌ nirgendwohin zurückkehren, das Leben, 
das sie geführt haƩen, war zerstört. Viele trugen ihr ganzes Leben lang an dem, was ihnen 
angetan worden war. Und nicht nur sie: Die Traumata von Bedrohung, Entrechtung, 
Verfolgung und Vernichtung wirken fort über GeneraƟonen. Die Last des Erlebten, der 
Schmerz über die gewaltsamen Verluste, über die fehlenden Gräber der Vorfahren – sie 
vermiƩeln sich weiter an Kinder, Enkel, Urenkel.  

Wenn ich den biblischen Text bei Kohelet lese, dann fällt mir auf, wie nüchtern er ist, wie 
scheinbar ruhig er diese biƩere Beobachtung beschreibt. Ich spüre keinen Zorn, keine Wut 
über diese Zustände in der Welt. Und ich höre auch keinen Vorwurf an die Menschen: Wie 
könnt ihr es zulassen, dass der Frevler ohne Strafe davonkommt? Gerade in Bezug auf den 
Umgang mit den Tätern der NS-Verbrechen drängt sich ja der Gedanke auf: Dass so viele 
Täter nach dem Ende der GewaltherrschaŌ keiner Strafe zugeführt wurden – das ist nicht 
einfach so passiert, es war schlicht nicht gewollt. 

Kohelet bezeichnet das, was er beschreibt, mit dem hebräischen Wort häwäl. „Das ist 
nichƟg“ – so ist es in der Übersetzung wiedergegeben, die wir vorhin in der Lesung gehört 
haben; „eitel“ oder „Windhauch“ sind andere Übersetzungen. Häwäl – eitel, nichƟg, leer, 
absurd, auch: rätselhaŌ und unverständlich – ist eine Welt, in der Unrecht geschieht, in der 
Menschen Leid widerfährt, und in der es doch den Frevlern gut geht – und die Gerechten, die 
Unschuldigen leiden.  

Mit seiner Beobachtung argumenƟert Kohelet gegen einen Kerngedanken der 
Weisheitsliteratur seiner Zeit, den Zusammenhang von Tun und Ergehen. Dahinter steht der 
Gedanke: Das Handeln des Menschen steht in direktem, sichtbarem Zusammenhang damit, 
wie es ihm im Leben ergeht. Den GoƩesfürchƟgen wird es gut gehen, wer sich gegen GoƩ 
wendet, der muss mit Unglück rechnen. Und im Umkehrschluss: Wem Unglück widerfährt, 
der wird sich wohl gegen GoƩ vergangen haben. Das besagt die „klassische“ Weisheitslehre. 
Auch im Psalm, den wir gebetet haben, klingt sie an.  

Diese Grundannahme stellt Kohelet in Frage. So einfach ist es nicht, der Blick in die Welt, die 
Erfahrung lehrt etwas Anderes. Es gibt keine simple, eindeuƟge Erklärung für die 
„Verteilung“ von Wohlergehen und Leiden. Und schon gar nicht lässt sich daraus etwas über 
GoƩ herauslesen. NichƟg, absurd, rätselhaŌ zeigt sich die Welt – und der Mensch möge auch 
nicht versuchen, all dies in ein einfaches Erklärungsmuster zu pressen.  

Zum Ende des Lesungs-AbschniƩs heißt es:   



 

 

 3 

Ich sah das ganze Werk GoƩes: dass der Mensch das Geschehen unter der Sonne nicht 
begreifen kann. Auch wenn der Mensch sich abmüht zu suchen, so Įndet er doch nicht. Und 
wenn der Weise behauptet, es zu verstehen, so kann er es doch nicht begreifen. (Koh 8, 17)  

Ich lese diese Sätze bei Kohelet nicht als abwertend und auch nicht als resignaƟv, sondern an 
erster Stelle: als zuƟefst ehrlich. Was in der Welt geschieht, die UngerechƟgkeit, die wir 
beobachten, das Unrecht, das Menschen begehen; was Menschen erleiden. Warum es so ist, 
wie es ist: Es ist im letzten nicht zu begreifen.  

Die Shoa, die naƟonalsozialisƟsche TerrorherrschaŌ, der Zweite Weltkrieg, alles ist intensiv 
erforscht, analysiert. Aber die menschenverachtende Ideologie, die monströsen Verbrechen, 
das Menschheitsverbrechen der Shoa, der millionenfache, durchorganisierte Mord an 
Unschuldigen, selbst an Kindern; das unermessliche Leid, das diese Verbrechen gebracht 
haben und das über GeneraƟonen bis heute fortwirkt; und dass es Menschen waren, die 
diese Verbrechen begangen haben, die diese Ideologie und diese Taten mitgetragen haben; 
dass nur die wenigsten dafür zur RechenschaŌ gezogen wurden: Es bleibt eine 
Fassungslosigkeit, ein Nicht-Verstehen, ein Nicht-Begreifen. Wie konnte das geschehen? Wie 
konnten Menschen so denken? Wie konnten Menschen so handeln? Und wie konnten 
Menschen all dies geschehen lassen?  

Am heuƟgen Gedenktag lese ich Kohelets Sätze als eine Mahnung und eine Warnung: Der 
Mensch soll es sich nicht anmaßen zu verstehen, zu begreifen. Was ich verstehe, was ich 
begreife – das kann ich einordnen, kontrollieren, das habe ich im Griī, damit bin ich 
irgendwie „ferƟg“, an ein Ende gekommen.  

Der UnbegreiŇichkeit Raum zu geben – das bewahrt davor, die Geschehnisse, die 
Verbrechen, das Leid der Opfer auch nur im Ansatz zu verharmlosen, sie nicht mehr als das 
anzusehen, was sie sind.  

Und wenn ich konkret auf unserer Gegenwart schaue, heute, 81 Jahre nach der Befreiung 
von Auschwitz, dann möchte ich sagen: Dass wir verstehen, dass wir begriīen haben, dass 
wir mit unserer Auseinandersetzung mit den Geschehnissen an ein Ende gekommen sind – 
ich glaube nicht, dass wir das meinen können. 

Wie wenig wissen viele Menschen, vor allem der jüngeren GeneraƟon, über die Verbrechen 
des NaƟonalsozialismus, über die Shoa, und sind bereit, sich wirklich intensiv damit 
auseinanderzusetzen. Wie schwer fällt es bis heute, darüber zu sprechen, gerade auch in 
Familien. Wie schwer fällt es, Schuld und Versagen zu benennen, in der eigenen Familie, in 
der eigenen GemeinschaŌ.   

Immer lauter werden SƟmmen in der Öīentlichkeit, die die kriƟsche ReŇexion über die NS-
Vergangenheit delegiƟmieren; die die NS-Geschichte umzudeuten versuchen, Fakten 
leugnen, relaƟvieren, die Verbrechen und die Verantwortung dafür kleinreden; die das 
Gedenken, unsere Erinnerungskultur in Frage stellen, sie als „Schuldkult“ diīamieren oder 
überhaupt ein Ende des Erinnerns, einen „Schlussstrich“ fordern.   

Es bleibt eine Aufgabe, Erinnern und Gedenken verantwortungsvoll und glaubwürdig zu 
gestalten, eine sensible Erinnerungskultur zu entwickeln, die die Opfer nicht in Vergessenheit 
geraten lässt, die Unrecht und Verantwortung klar benennt; die sich nicht in starren Ritualen 



 

 

 4 

erschöpŌ – und Menschen ehrlich berührt und für die Gegenwart mahnt. Als ChrisƟnnen und 
Christen können wir, sollten wir diese Erinnerungskultur mitgestalten, mit unseren 
Erfahrungen, mit unseren Fragen, auch mit unserem Gebet.  

Wie dramaƟsch präsent sind AnƟsemiƟsmus, Judenhass, Gewalt gegen Juden, weltweit – ich 
erinnere an den Anschlag in Australien an Chanukka im Dezember. Und bei uns: Von ganz 
verschiedenen Seiten werden anƟsemiƟsche Vorurteile immer hemmungsloser arƟkuliert, 
treten alte und neue Formen von AnƟsemiƟsmus zutage. Die Welle des AnƟsemiƟsmus seit 
dem 7. Oktober 2023 zeigt auch: AnƟsemiƟsmus war nie verschwunden. Die Zahl 
anƟsemiƟscher StraŌaten steigt konƟnuierlich – und erfasst werden nur die StraŌaten, nicht 
die alltäglichen Übergriīe, Beleidigungen unterhalb der Straĩarkeit. Jüdische Menschen – 
unsere Nachbarinnen und Nachbarn – leben mit einer ständigen Bedrohung. Nehmen wir 
das wahr? Fragen wir, wie es Jüdinnen und Juden geht? Sind wir – als ChrisƟnnen und 
Christen – solidarisch genug?  

Und dieser AnƟsemiƟsmus ist auch Zeichen eines gesellschaŌlichen Klimas insgesamt, das 
zunehmend von Missachtung und Verrohung geprägt ist. Wie sehr macht sich eine 
aggressive, verächtliche Sprache breit, wenn über Menschen gesprochen wird, die als 
„anders“ wahrgenommen werden – in den Medien, in den Sozialen Medien, auch im 
poliƟschen Diskurs. Wie polarisierend werden poliƟsche und gesellschaŌliche Diskussionen 
geführt, ohne Respekt füreinander und die Meinung des anderen; wie wenig zählen 
Argumente gegenüber aggressiver Polemik. Und bei vielen, sicherlich schwierigen Themen 
gerät aus dem Blick: Es geht nicht um Probleme – es geht um Menschen. 

Es sind nur ein paar Beobachtungen, die ich hier nenne.  

Sich nicht anmaßen, verstanden zu haben, Bescheid zu wissen – das ist eine BotschaŌ von 
Kohelet. Sich das bewusst zu machen, daraus kann nicht folgen: die Augen vor der 
Wirklichkeit zu verschließen, sondern genau das Gegenteil: genau hinsehen auf die 
Wirklichkeit, aufmerksam, wachsam und auf der Hut sein.  

„Die Shoah begann nicht mit Auschwitz. Sie begann mit Worten. Sie begann mit dem 
Schweigen und dem Wegschauen der GesellschaŌ“, so formulierte es eindrücklich Eva 
Szepesi, die als Holocaust-Überlebende vor zwei Jahren bei der Gedenkstunde des Deutschen 
Bundestags zum 27. Januar gesprochen hat.  

So oŌ ist dieser Gedanke ausgesprochen worden, immer wieder ist er zu hören, wird 
beschworen, gerade in diesen Tagen. Oīensichtlich ist es notwendig.  

 

Kohelet wendet sich gegen die Anmaßung des Verstehens, gegen ein allzu einfaches 
Erklärungsmuster und auch gegen den Versuch, daraus etwas über GoƩ herauszulesen. Ich 
nehme, wie ich sagte, keinen Vorwurf, keine Anklage gegen die Menschen wahr, und auch 
keinen Vorwurf, keine Anklage gegen GoƩ: Warum lässt er das alles zu? Müsste er nicht 
dazwischen gehen? Mir liegt die Frage auf der Zunge – bei Kohelet taucht sie so nicht auf. Der 
Mensch kann das Geschehen unter der Sonne nicht begreifen (vgl. Koh 8, 17).  



 

 

 5 

Aber wo ist dann GoƩ in all dem? Und was bleibt dem Menschen angesichts der Ɵefen 
UngerechƟgkeit, Unverständlichkeit, des NichƟgen in der Welt?  

Es heißt im Lesungstext:  

12Denn ein Sünder tut hundertmal Böses und lebt doch lange. Ich aber weiß: Es ist gut für die 
GoƩesfürchƟgen, dass sie sich fürchten vor GoƩ. 13Und es ist nicht gut für den Frevler und er 
wird nicht länger leben als ein SchaƩen, wenn er sich nicht fürchtet vor GoƩ. (Koh 8, 12-13) 

Sich fürchten vor GoƩ ist gut für den Menschen. Gemeint ist gewiss nicht Angst vor einem 
GoƩ, der das Gute verwehren könnte, sondern: sich auf GoƩ verwiesen sehen, sich in der 
Beziehung zu ihm sehen, und sich auf ihn hin auszurichten.  

Kohelet gibt GoƩesfurcht als eine gute, lebensdienliche Haltung nicht auf – trotz des klaren 
Blicks für die Dominanz der Frevler, die UngerechƟgkeit, das NichƟge in der Welt. Sich an 
GoƩ auszurichten, das ist wohl doch der bessere Weg, trotz der irriƟerenden Erfahrung, dass 
dies nicht per se zu einem guten Leben führt, es beinahe widersinnig scheint, daran 
festzuhalten. GoƩesfurcht ist gut. Und sie aufzugeben – würde das nicht einer KapitulaƟon 
vor der vermeintlichen Stärke der Frevler gleichkommen?  

GoƩ zu fürchten, zu achten, ist gut: Vielleicht klingt darin auch die Hoīnung an: Es kann doch 
anders sein, die UngerechƟgkeiten und Absurditäten haben vielleicht doch nicht das letzte 
Wort. Bei GoƩ kann es anders sein, GoƩ vermag Recht zu schaīen, in einer Weise, in einer 
ZukunŌ, die die Menschen nicht sehen und sich nicht vorzustellen vermögen. „[Die Frevler] 
sind wie Spreu, die ein Wind verweht. Darum halten sich die Frevler nicht im Gericht, Sünder 
nicht in der Gemeinde der Bewährten. Denn der Herr kennt den Weg der Bewährten, doch der 
Weg der Frevler verliert sich ins Verderben.“ So haben wir vorhin im Psalm gebetet (Ps 1, 4-6)  

GoƩ zu achten, ist gut – das ist auch eine Absage an die ResignaƟon angesichts des Zustands 
der Welt. Denn in der weisheitlichen TradiƟon ist GoƩesfurcht, die Ehrfurcht vor dem 
Schöpfer untrennbar verbunden mit der Ehrfurcht vor seiner Schöpfung, vor seinen 
Geschöpfen. GoƩesfurcht Įndet ihren Ausdruck im Tun, in der Zuwendung zu den Menschen, 
in der Gestaltung der Welt, seiner Schöpfung. Und Kohelet geht sogar noch weiter, er ruŌ auf 
zur Freude: Da pries ich die Freude (…) und: es gibt für den Menschen nichts Gutes als (…) 
sich zu freuen“ (vgl. Koh 8, 15) – so heißt es in einem Vers in unserem Textzusammenhang, 
der in der heuƟgen Lesung ausgespart ist, gewiss nachvollziehbar: Am heuƟgen Gedenktag 
von Freude zu sprechen, ist mehr als deplatziert. Aber gemeint ist nicht ein oberŇächlicher 
Lebensgenuss, der Unrecht und Leid gleichgülƟg gegenübersteht. Es geht, so verstehe ich es, 
um eine Haltung, der Welt doch zugewandt zu bleiben, nicht zu resignieren, das Leben zu 
bejahen, trotz allem, zu versuchen, der UngerechƟgkeit, der Absurdität, den 
Herausforderungen dieser Welt standzuhalten, ihnen etwas entgegenzusetzen. Eine Haltung, 
die nicht aus sich kommt, sondern die erwächst aus der GoƩesfurcht, aus der Hinwendung zu 
GoƩ, aus der Beziehung und der Hoīnung auf ihn.   

 

Was können wir aus diesen Worten, aus diesen Erfahrungen aus dem Buch Kohelet, 
mitnehmen – für unser Gedenken und für unseren Blick, für unsere Haltung zu unserer Welt 
heute?  



 

 

 6 

Es sind leise Töne, die aus diesem Text zu hören sind, kein lautes LamenƟeren, keine 
schreiende Empörung, eher eine sƟlle, reŇekƟerende Klage – er ist eine Einladung zur 
Nachdenklichkeit. 

Es ist ein wacher und schonungsloser Blick auf die Welt, der aus dem Text spricht. Da wird 
hingeschaut, nichts schöngeredet, biƩere Erfahrungen ausgesprochen, Leid, Unrecht und 
UngerechƟgkeit eindrücklich benannt.  

Der Text hinterfragt Gewissheiten, entlarvt allzu einfache Erklärungsmuster, er gibt dem 
Nicht-Verstehen und der UnbegreiŇichkeit Raum, warnt vor der Anmaßung zu verstehen, 
Bescheid zu wissen – über GoƩ, zu meinen, wir könnten vorschnell erklären, wo er ist und 
wo nicht; und genauso über die Welt, zu meinen: wir verstehen, wir häƩen im Griī, was 
geschieht.  

Und bei all dem: nicht resignieren, trotz allem, der Welt zugewandt bleiben, das Leben 
bejahen, gestalten, in der Zuwendung zu den Menschen, zur Welt, aus der Beziehung zu 
GoƩ, aus der Hoīnung auf ihn.  


