Gesellschaft fur
Christlich-Jlidische
Zusammenarbeit
Darmstadt e.V.

Okumenischer Gottesdienst zum Holocaustgedenktag
Sonntag, 25. Januar 2026, 10 Uhr, Pauluskirche, Niebergallweg 20, Darmstadt.

Predigt liber Kohelet 8, 10-14.17
Dr. Annette Wiesheu,
Studienleiterin an der Akademie des Bistums Mainz in Darmstadt

Es gilt das gesprochene Wort.

Liebe Geschwister im Glauben,

Sodann sah ich, wie Frevler begraben wurden und zur Ruhe eingingen; die aber Recht getan
hatten, mussten von der heiligen Stéitte weichen und wurden in der Stadt vergessen. {(...) -

Es gibt Gerechte, denen es ergeht, als hdtten sie gehandelt wie Frevler, und es gibt Frevler,
denen es ergeht, als hitten sie gehandelt wie Gerechte. Ich dachte: Auch dies ist nichtig. (Koh
8,10. 14)

Diese Satze aus dem Buch Kohelet haben wir soeben in der Lesung gehort.

Das Buch Kohelet zahlt zu den Weisheitsschriften der Hebraischen Bibel. Weisheit im Alten —
im Ersten — Testament — hat mit Erfahrung zu tun. In der Weisheitsliteratur werden
Erfahrungen des Lebens beschrieben, verdichtet ins Wort gefasst, um sie zu lehren und zu
lernen, um Orientierung zu geben fiir ein gelingendes Leben.

Auch der Text aus dem Buch Kohelet beschreibt zunachst Erfahrungen — Erfahrungen, die wir,
so meine ich, teilen kénnen, auch heute, mehr als 2000 Jahre spater.

Es stimmt, was Kohelet beobachtet: Die Welt ist zutiefst ungerecht. Menschen, die die
Gesetze, Regeln (ibertreten, die Verbrechen begehen, die sich um nichts und niemanden
scheren, kommen nur allzu oft ungestraft davon, sind erfolgreich mit ihrer Strategie —
zumindest nach den MaRstdaben der Welt. Und auf der anderen Seite gibt es Menschen, die
sich nichts zuschulden kommen lassen, die um das Gute bemiiht sind —und doch ein
schlimmes Lebensschicksal erleiden.

Und heute in diesem Gottesdienst drangt sich der Gedanke auf: Genauso ist es auch gewesen
in der Zeit des Nationalsozialismus und in den Jahren danach. Die Verfolgten, Ermordeten —
sie wurden ausgegrenzt, verfolgt, gequilt, ermordet, nicht, weil sich etwas haben zuschulden
kommen lassen, sondern weil sie die waren, die sie waren: Jiidinnen und Juden, Sinti und
Roma, queere Menschen, Menschen, die behindert oder krank waren, Pazifisten,
Andersdenkende. Wir haben sie und andere in der Litanei genannt und ihrer gedacht.

Fiir Kohelet ist der Inbegriff des Ungliicks: vergessen zu werden, kein Grab zu haben. Fir die
massenhaft Ermordeten, vor allem in den Konzentrations- und Vernichtungslagern, waren
keine Graber vorgesehen. Keine Erinnerung an sie, an ihr Leben sollte bleiben — ein Ausdruck
der totalen Entmenschlichung.



Gesellschaft fur
Christlich-Jlidische
Zusammenarbeit
Darmstadt e.V.

Ganz anders hingegen die vielen kleinen und grofRen Tater: Die meisten wurden nie zur
Rechenschaft gezogen, nie bestraft. Viele konnten unbehelligt weiterleben, ihre Berufe
auslben, Positionen wahrnehmen in Staat und Gesellschaft, wohl auch in den Kirchen. Und
das gilt auch fir die vielen, die nicht unmittelbar an Verbrechen beteiligt waren, aber doch
die verbrecherische Ideologie mitgetragen und mit ihrem Schweigen die Verbrechen mit-
ermoglicht haben. Nur die wenigsten der Tater, der Gleichgiltigen wurden mit ihrer Schuld
konfrontiert, mussten sich ihren Taten und ihrer Untatigkeit stellen. Mittlerweile sind die
allermeisten verstorben — und wurden oft in Ehren zu Grabe getragen, werden erinnert in
ihren Familien, von ihren Freunden, in ihren Gemeinden.

Auf der anderen Seite stehen wiederum die Uberlebenden der Verfolgung, der Gefingnisse
und Lager. Diejenigen, die Gberlebten, konnten oft nirgendwohin zuriickkehren, das Leben,
das sie gefiihrt hatten, war zerstort. Viele trugen ihr ganzes Leben lang an dem, was ihnen
angetan worden war. Und nicht nur sie: Die Traumata von Bedrohung, Entrechtung,
Verfolgung und Vernichtung wirken fort iber Generationen. Die Last des Erlebten, der
Schmerz lber die gewaltsamen Verluste, tber die fehlenden Graber der Vorfahren — sie
vermitteln sich weiter an Kinder, Enkel, Urenkel.

Wenn ich den biblischen Text bei Kohelet lese, dann fallt mir auf, wie nlichtern er ist, wie
scheinbar ruhig er diese bittere Beobachtung beschreibt. Ich spiire keinen Zorn, keine Wut
Uber diese Zustande in der Welt. Und ich hore auch keinen Vorwurf an die Menschen: Wie
konnt ihr es zulassen, dass der Frevler ohne Strafe davonkommt? Gerade in Bezug auf den
Umgang mit den Tatern der NS-Verbrechen drangt sich ja der Gedanke auf: Dass so viele
Tater nach dem Ende der Gewaltherrschaft keiner Strafe zugefiihrt wurden — das ist nicht
einfach so passiert, es war schlicht nicht gewollt.

Kohelet bezeichnet das, was er beschreibt, mit dem hebraischen Wort hdwdl. ,,Das ist
nichtig” — so ist es in der Ubersetzung wiedergegeben, die wir vorhin in der Lesung gehért
haben; ,eitel“ oder ,Windhauch” sind andere Ubersetzungen. Hdwdl — eitel, nichtig, leer,
absurd, auch: ratselhaft und unverstandlich —ist eine Welt, in der Unrecht geschieht, in der
Menschen Leid widerfahrt, und in der es doch den Frevlern gut geht — und die Gerechten, die
Unschuldigen leiden.

Mit seiner Beobachtung argumentiert Kohelet gegen einen Kerngedanken der
Weisheitsliteratur seiner Zeit, den Zusammenhang von Tun und Ergehen. Dahinter steht der
Gedanke: Das Handeln des Menschen steht in direktem, sichtbarem Zusammenhang damit,
wie es ihm im Leben ergeht. Den Gottesfiirchtigen wird es gut gehen, wer sich gegen Gott
wendet, der muss mit Ungliick rechnen. Und im Umkehrschluss: Wem Ungliick widerfahrt,
der wird sich wohl gegen Gott vergangen haben. Das besagt die , klassische” Weisheitslehre.
Auch im Psalm, den wir gebetet haben, klingt sie an.

Diese Grundannahme stellt Kohelet in Frage. So einfach ist es nicht, der Blick in die Welt, die
Erfahrung lehrt etwas Anderes. Es gibt keine simple, eindeutige Erklarung fir die
,Verteilung” von Wohlergehen und Leiden. Und schon gar nicht |asst sich daraus etwas liber
Gott herauslesen. Nichtig, absurd, ratselhaft zeigt sich die Welt — und der Mensch moge auch
nicht versuchen, all dies in ein einfaches Erklarungsmuster zu pressen.

Zum Ende des Lesungs-Abschnitts heif’t es:



Gesellschaft fur
Christlich-Jlidische
Zusammenarbeit
Darmstadt e.V.

Ich sah das ganze Werk Gottes: dass der Mensch das Geschehen unter der Sonne nicht
begreifen kann. Auch wenn der Mensch sich abmiiht zu suchen, so findet er doch nicht. Und
wenn der Weise behauptet, es zu verstehen, so kann er es doch nicht begreifen. (Koh 8, 17)

Ich lese diese Satze bei Kohelet nicht als abwertend und auch nicht als resignativ, sondern an
erster Stelle: als zutiefst ehrlich. Was in der Welt geschieht, die Ungerechtigkeit, die wir
beobachten, das Unrecht, das Menschen begehen; was Menschen erleiden. Warum es so ist,
wie es ist: Es ist im letzten nicht zu begreifen.

Die Shoa, die nationalsozialistische Terrorherrschaft, der Zweite Weltkrieg, alles ist intensiv
erforscht, analysiert. Aber die menschenverachtende Ideologie, die monstrosen Verbrechen,
das Menschheitsverbrechen der Shoa, der millionenfache, durchorganisierte Mord an
Unschuldigen, selbst an Kindern; das unermessliche Leid, das diese Verbrechen gebracht
haben und das liber Generationen bis heute fortwirkt; und dass es Menschen waren, die
diese Verbrechen begangen haben, die diese Ideologie und diese Taten mitgetragen haben;
dass nur die wenigsten daflir zur Rechenschaft gezogen wurden: Es bleibt eine
Fassungslosigkeit, ein Nicht-Verstehen, ein Nicht-Begreifen. Wie konnte das geschehen? Wie
konnten Menschen so denken? Wie konnten Menschen so handeln? Und wie konnten
Menschen all dies geschehen lassen?

Am heutigen Gedenktag lese ich Kohelets Satze als eine Mahnung und eine Warnung: Der
Mensch soll es sich nicht anmalen zu verstehen, zu begreifen. Was ich verstehe, was ich
begreife — das kann ich einordnen, kontrollieren, das habe ich im Griff, damit bin ich
irgendwie ,fertig”, an ein Ende gekommen.

Der Unbegreiflichkeit Raum zu geben — das bewahrt davor, die Geschehnisse, die
Verbrechen, das Leid der Opfer auch nur im Ansatz zu verharmlosen, sie nicht mehr als das
anzusehen, was sie sind.

Und wenn ich konkret auf unserer Gegenwart schaue, heute, 81 Jahre nach der Befreiung
von Auschwitz, dann mdchte ich sagen: Dass wir verstehen, dass wir begriffen haben, dass
wir mit unserer Auseinandersetzung mit den Geschehnissen an ein Ende gekommen sind —
ich glaube nicht, dass wir das meinen kénnen.

Wie wenig wissen viele Menschen, vor allem der jlingeren Generation, liber die Verbrechen
des Nationalsozialismus, Gber die Shoa, und sind bereit, sich wirklich intensiv damit
auseinanderzusetzen. Wie schwer fallt es bis heute, dartber zu sprechen, gerade auch in
Familien. Wie schwer fallt es, Schuld und Versagen zu benennen, in der eigenen Familie, in
der eigenen Gemeinschaft.

Immer lauter werden Stimmen in der Offentlichkeit, die die kritische Reflexion iber die NS-
Vergangenheit delegitimieren; die die NS-Geschichte umzudeuten versuchen, Fakten
leugnen, relativieren, die Verbrechen und die Verantwortung dafiir kleinreden; die das
Gedenken, unsere Erinnerungskultur in Frage stellen, sie als ,,Schuldkult” diffamieren oder
Uberhaupt ein Ende des Erinnerns, einen ,,Schlussstrich” fordern.

Es bleibt eine Aufgabe, Erinnern und Gedenken verantwortungsvoll und glaubwiirdig zu
gestalten, eine sensible Erinnerungskultur zu entwickeln, die die Opfer nicht in Vergessenheit
geraten lasst, die Unrecht und Verantwortung klar benennt; die sich nicht in starren Ritualen



Gesellschaft fur
Christlich-Jlidische
Zusammenarbeit
Darmstadt e.V.

erschopft —und Menschen ehrlich beriihrt und fiir die Gegenwart mahnt. Als Christinnen und
Christen kénnen wir, sollten wir diese Erinnerungskultur mitgestalten, mit unseren
Erfahrungen, mit unseren Fragen, auch mit unserem Gebet.

Wie dramatisch prasent sind Antisemitismus, Judenhass, Gewalt gegen Juden, weltweit — ich
erinnere an den Anschlag in Australien an Chanukka im Dezember. Und bei uns: Von ganz
verschiedenen Seiten werden antisemitische Vorurteile immer hemmungsloser artikuliert,
treten alte und neue Formen von Antisemitismus zutage. Die Welle des Antisemitismus seit
dem 7. Oktober 2023 zeigt auch: Antisemitismus war nie verschwunden. Die Zahl
antisemitischer Straftaten steigt kontinuierlich — und erfasst werden nur die Straftaten, nicht
die alltdglichen Ubergriffe, Beleidigungen unterhalb der Strafbarkeit. Jiidische Menschen —
unsere Nachbarinnen und Nachbarn —leben mit einer standigen Bedrohung. Nehmen wir
das wahr? Fragen wir, wie es Jidinnen und Juden geht? Sind wir — als Christinnen und
Christen — solidarisch genug?

Und dieser Antisemitismus ist auch Zeichen eines gesellschaftlichen Klimas insgesamt, das
zunehmend von Missachtung und Verrohung gepragt ist. Wie sehr macht sich eine
aggressive, verachtliche Sprache breit, wenn Gber Menschen gesprochen wird, die als
,anders” wahrgenommen werden —in den Medien, in den Sozialen Medien, auch im
politischen Diskurs. Wie polarisierend werden politische und gesellschaftliche Diskussionen
gefiihrt, ohne Respekt flreinander und die Meinung des anderen; wie wenig zahlen
Argumente gegentiber aggressiver Polemik. Und bei vielen, sicherlich schwierigen Themen
gerat aus dem Blick: Es geht nicht um Probleme — es geht um Menschen.

Es sind nur ein paar Beobachtungen, die ich hier nenne.

Sich nicht anmalRen, verstanden zu haben, Bescheid zu wissen — das ist eine Botschaft von
Kohelet. Sich das bewusst zu machen, daraus kann nicht folgen: die Augen vor der
Wirklichkeit zu verschlieRen, sondern genau das Gegenteil: genau hinsehen auf die
Wirklichkeit, aufmerksam, wachsam und auf der Hut sein.

»Die Shoah begann nicht mit Auschwitz. Sie begann mit Worten. Sie begann mit dem
Schweigen und dem Wegschauen der Gesellschaft”, so formulierte es eindricklich Eva
Szepesi, die als Holocaust-Uberlebende vor zwei Jahren bei der Gedenkstunde des Deutschen
Bundestags zum 27. Januar gesprochen hat.

So oft ist dieser Gedanke ausgesprochen worden, immer wieder ist er zu héren, wird
beschworen, gerade in diesen Tagen. Offensichtlich ist es notwendig.

Kohelet wendet sich gegen die AnmalRung des Verstehens, gegen ein allzu einfaches
Erklarungsmuster und auch gegen den Versuch, daraus etwas lber Gott herauszulesen. Ich
nehme, wie ich sagte, keinen Vorwurf, keine Anklage gegen die Menschen wahr, und auch
keinen Vorwurf, keine Anklage gegen Gott: Warum lasst er das alles zu? Miisste er nicht
dazwischen gehen? Mir liegt die Frage auf der Zunge — bei Kohelet taucht sie so nicht auf. Der
Mensch kann das Geschehen unter der Sonne nicht begreifen (vgl. Koh 8, 17).



Gesellschaft fur
Christlich-Jlidische
Zusammenarbeit
Darmstadt e.V.

Aber wo ist dann Gott in all dem? Und was bleibt dem Menschen angesichts der tiefen
Ungerechtigkeit, Unverstandlichkeit, des Nichtigen in der Welt?

Es heit im Lesungstext:

12Denn ein Siinder tut hundertmal Béses und lebt doch lange. Ich aber weif3: Es ist gut fiir die
Gottesfiirchtigen, dass sie sich fiirchten vor Gott. 13Und es ist nicht gut fiir den Frevler und er
wird nicht Iénger leben als ein Schatten, wenn er sich nicht fiirchtet vor Gott. (Koh 8, 12-13)

Sich fiirchten vor Gott ist gut flir den Menschen. Gemeint ist gewiss nicht Angst vor einem
Gott, der das Gute verwehren kénnte, sondern: sich auf Gott verwiesen sehen, sich in der
Beziehung zu ihm sehen, und sich auf ihn hin auszurichten.

Kohelet gibt Gottesfurcht als eine gute, lebensdienliche Haltung nicht auf — trotz des klaren
Blicks fir die Dominanz der Frevler, die Ungerechtigkeit, das Nichtige in der Welt. Sich an
Gott auszurichten, das ist wohl doch der bessere Weg, trotz der irritierenden Erfahrung, dass
dies nicht per se zu einem guten Leben fihrt, es beinahe widersinnig scheint, daran
festzuhalten. Gottesfurcht ist gut. Und sie aufzugeben — wiirde das nicht einer Kapitulation
vor der vermeintlichen Starke der Frevler gleichkommen?

Gott zu flirchten, zu achten, ist gut: Vielleicht klingt darin auch die Hoffnung an: Es kann doch
anders sein, die Ungerechtigkeiten und Absurditaten haben vielleicht doch nicht das letzte
Wort. Bei Gott kann es anders sein, Gott vermag Recht zu schaffen, in einer Weise, in einer
Zukunft, die die Menschen nicht sehen und sich nicht vorzustellen vermogen. ,,[Die Frevler]
sind wie Spreu, die ein Wind verweht. Darum halten sich die Frevler nicht im Gericht, Stinder
nicht in der Gemeinde der Bewdhrten. Denn der Herr kennt den Weg der Bewdihrten, doch der
Weg der Frevler verliert sich ins Verderben.” So haben wir vorhin im Psalm gebetet (Ps 1, 4-6)

Gott zu achten, ist gut — das ist auch eine Absage an die Resignation angesichts des Zustands
der Welt. Denn in der weisheitlichen Tradition ist Gottesfurcht, die Ehrfurcht vor dem
Schopfer untrennbar verbunden mit der Ehrfurcht vor seiner Schopfung, vor seinen
Geschopfen. Gottesfurcht findet ihren Ausdruck im Tun, in der Zuwendung zu den Menschen,
in der Gestaltung der Welt, seiner Schépfung. Und Kohelet geht sogar noch weiter, er ruft auf
zur Freude: Da pries ich die Freude (...) und: es gibt fiir den Menschen nichts Gutes als |(...)
sich zu freuen” (vgl. Koh 8, 15) — so heil’t es in einem Vers in unserem Textzusammenhang,
der in der heutigen Lesung ausgespart ist, gewiss nachvollziehbar: Am heutigen Gedenktag
von Freude zu sprechen, ist mehr als deplatziert. Aber gemeint ist nicht ein oberflachlicher
Lebensgenuss, der Unrecht und Leid gleichgiiltig gegenlibersteht. Es geht, so verstehe ich es,
um eine Haltung, der Welt doch zugewandt zu bleiben, nicht zu resignieren, das Leben zu
bejahen, trotz allem, zu versuchen, der Ungerechtigkeit, der Absurditat, den
Herausforderungen dieser Welt standzuhalten, ihnen etwas entgegenzusetzen. Eine Haltung,
die nicht aus sich kommt, sondern die erwachst aus der Gottesfurcht, aus der Hinwendung zu
Gott, aus der Beziehung und der Hoffnung auf ihn.

Was kénnen wir aus diesen Worten, aus diesen Erfahrungen aus dem Buch Kohelet,
mitnehmen — fiir unser Gedenken und fir unseren Blick, fiir unsere Haltung zu unserer Welt
heute?



Gesellschaft fur
Christlich-Jlidische
Zusammenarbeit
Darmstadt e.V.

Es sind leise Tone, die aus diesem Text zu horen sind, kein lautes Lamentieren, keine
schreiende Empo6rung, eher eine stille, reflektierende Klage — er ist eine Einladung zur
Nachdenklichkeit.

Es ist ein wacher und schonungsloser Blick auf die Welt, der aus dem Text spricht. Da wird
hingeschaut, nichts schongeredet, bittere Erfahrungen ausgesprochen, Leid, Unrecht und
Ungerechtigkeit eindriicklich benannt.

Der Text hinterfragt Gewissheiten, entlarvt allzu einfache Erklarungsmuster, er gibt dem
Nicht-Verstehen und der Unbegreiflichkeit Raum, warnt vor der Anmaung zu verstehen,
Bescheid zu wissen — Uber Gott, zu meinen, wir kdnnten vorschnell erklaren, wo er ist und
wo nicht; und genauso Uber die Welt, zu meinen: wir verstehen, wir hatten im Griff, was
geschieht.

Und bei all dem: nicht resignieren, trotz allem, der Welt zugewandt bleiben, das Leben
bejahen, gestalten, in der Zuwendung zu den Menschen, zur Welt, aus der Beziehung zu
Gott, aus der Hoffnung auf ihn.




